
Taijiquan zu lernen bedeutet ein Eintau-
chen in eine Welt, in der es primär nicht 

um Wissen und Verständnis geht, sondern um 
das Erleben und Erfahren. Ein schöner Pro-
zess einer vertikalen Entwicklung: Beispiels-
weise kann sich jeder sofort etwas unter Ver-
wurzelung vorstellen, mit der Übung kommt 
dann irgendwann das Gefühl »ah, jetzt spüre 

ich meine Wurzeln« und nach weiteren Jahren 
des Übens fühlt es sich noch intensiver an. 
Ganz im Sinne von Hans-Peter Dürrs Buch-
titel: »Wir erleben mehr als wir begreifen.«
Mein eigener Weg als Taiji-Schüler hat wäh-
rend meiner Ausbildung zum Bewegungs-
schauspieler angefangen. Mir haben diese 
sanften, ruhigen Bewegungen gefallen und 

Taijiquan zu lernen erfordert Veränderungen und Umstrukturierungen auf 
verschiedenen Ebenen und kann immer weiter vertieft und verfeinert wer-
den. Jonas Althaus beschreibt auf der Basis seiner eigenen Lern- und Lehr-
erfahrungen, wie sich eine solche Entwicklung vollziehen kann, und gibt 
Hinweise für das eigene Üben. Um überhaupt den Körper auf ungewohnte 
Weise bewegen zu können, muss die Selbstwahrnehmung verbessert und 
die Verbindung zwischen Geist und Körper intensiviert werden. Dadurch 
kann sich auch ein besseres Gefühl für die eigene Haltung einstellen. Mit fort-
schreitender Übungspraxis verlagert sich der Fokus auf die Qualität und den 
Fluss der Bewegungsweise, Taiji-Prinzipien wie Verwurzelung, Entspannung 
oder Verbundenheit werden immer mehr verinnerlicht. Wa� enformen, Part-
nertraining und andere Stile oder Übungssysteme bringen weitere Impulse 
für die eigene Entwicklung. 

36 Taijiquan & Qigong Journal  4-2025

TA
IJ

IQ
U

A
N

Vertikale Entwicklung 
– der Lernprozess im 
Taijiquan
Von Jonas Althaus 

Vertical development – the learning process in Taijiquan
By Jonas Althaus 
The process of learning Taijiquan requires changes and restructuring on various levels, and it 
can constantly be further deepened and re� ned. Drawing on his own experience as a student 
and a teacher, Jonas Althaus describes how such a development can come about and also 
provides suggestions for one’s own practice. In order to move one’s body in an unfamiliar 
way, one needs to improve self-perception and to intensify the connection between mind 
and body. One result of this is a better sense of one’s own posture. As one gains in training 
experience the focus shifts to the quality and � ow of this new manner of movement, and 
Taiji principles such as rooting, relaxation and connection become increasingly internalised. 
Further impetus for one’s own development is provided by weapon forms, partner training 
and other styles or training systems. 

ABSTRACT



Taijiquan & Qigong Journal  4-2025

ich mochte den Lehrer. Wirklich viel habe ich 
rückblickend nicht verstanden. Jahre später 
habe ich mit der Idee, mir ein zweites Stand-
bein als Taiji-Lehrer aufzubauen, in einem 
Taiji-Verband weitergemacht. Die Schule hatte 
ich im Internet ausfi ndig gemacht. Worte wie 
»Meisterschüler« und »authentischer Stil« hat-
ten mich angesprochen. In diesem Taiji-Ver-
band habe ich eine Art von Taijiquan und Un-
terricht kennengelernt, die großen Wert auf 
die äußere Form legt. Ich bin bis zu den ersten 
zwei Lehrerprüfungen dortgeblieben. 
Mit der Zeit spürte ich immer mehr, dass ich 
etwas anderes suchte. Mit meinem nächsten 
Lehrer erlebte ich eine 180-Grad-Wendung in 
Bezug darauf, wie Taijiquan interpretiert und 
unterrichtet werden kann. Es ging nicht mehr 
um die äußere Genauigkeit, sondern um das 
Loslassen, das Nicht-Machen und vor allem 
auch das Verständnis, wie Körper und Geist 
ganz grundsätzlich funktionieren. Es ging um 
die Aufrichtung, was bei mir einen großen 
Prozess in Gang gesetzt und zu einer großen 
Veränderung innerhalb meiner Struktur ge-
führt hat. 
Und auch erst durch diesen Lehrer wurde mir 
klar, wie eng Körper und Geist verbunden sind 
beziehungsweise dass sie eins sind. Diese Er-
kenntnis hat mich dahin geführt zu refl ektie-
ren, wieso ich mich so bewege, wie ich mich 
bewege, und was dahintersteckt. Dieser Un-
terricht hat mir viel gebracht, es handelte sich 
aber »nur« um gewisse Aspekte des Taijiquan, 
zum Beispiel blieben die Anwendungen und 
die Partnerarbeit außen vor. Da aber mein 
Interesse größer wurde zu erfahren, ob das 
Erlernte auch für die Partnerarbeit funktio-
nierte, ging ich immer mehr zu Push-Hands-
Treffen und nahm an Workshops von unter-
schiedlichen Lehrer*innen teil.
Es war eine Zeit des Forschens und Auspro-
bierens. Ich hatte unterschiedliche Konzepte, 
wie etwas funktionieren sollte, las viel darü-
ber und studierte Videos. Trotz kleiner Fort-
schritte war ich immer wieder frustriert, dass 
ich das Gelernte nicht so umsetzten konnte, 
wie ich es mir vorstellte. Irgendwann wurde 
mir klar, dass ich ohne jemanden, der die 
Taiji-Prinzipien tief integriert hat und in der 
Partnerarbeit wirklich anwenden kann, nicht 
dort hinkommen konnte. Und so habe ich 
mich wieder auf die Suche gemacht, dieses 
Mal aber mit ausreichend Erfahrung, um kla-
rer zu erkennen, zu was jemand fähig ist und 
auch was mir am wichtigsten ist. So bin ich auf 
Torben Bremann gestoßen. Ich war von der 
Leichtigkeit, der Aufrichtung, seinen Fähig-

keiten und seiner Art, die Dinge zu erklären, 
angetan und bin seit drei Jahren sein Schüler. 

Was ist wichtig, 
um zu lernen?

Motivation und Ziele
Ein wichtiger Faktor sind die Motivation und 
klare Ziele, was motiviert mich, immer tiefer 
in der eigenen Entwicklung zu gehen.
Bei meinem zweiten Einstieg ins Taijiquan 
hatte ich zuerst die Motivation, mir ein zwei-
tes Standbein aufzubauen. Nach circa einem 
Jahr gab es einen Monat, in dem ich viel geübt 
habe, und damals hatte ich plötzlich das Er-
lebnis, dass ich da was in den Armen gespürt 
habe, das ich noch nicht kannte, und das hat 
sich sehr gut angefühlt. Und so stiegen meine 
Motivation und die Neugierde, davon mehr 
zu erleben. Im Weiteren war da immer eine 
Vorstellung, wie es sich anfühlen sollte, und 
das habe ich mir so schön ausgemalt, dass ich 
da unbedingt hinkommen wollte. Umso tiefer 
es geht, umso klarer wird das Bild, wo es noch 
hingehen kann.
Eine große Motivation bringen die Effekte, die 
durch das Üben erreicht werden, wenn sich 
der Körper plötzlich entspannter anfühlt oder 
immer mehr wahrgenommen wird. Somit ist 
es auch der Entwicklungsprozess selbst, der 
motiviert; denn wenn geübt wird und einem 
ein Fortschritt klar wird, ist das ein schönes 
Gefühl – und dieser Prozess hört nie auf. 
Rückblickend ist es spannend mich zu erin-
nern, dass ich am Beginn meiner intensiven 
Übungszeit schnell das Gefühl hatte, schon 

37

TAIJIQUAN

Die »Gekreuzten Hände« sind 
eine stehende Meditation 
aus dem System von Huang 
Xiangxian (1910 – 1992), mit 
der sich sehr gut das Loslassen 
üben lässt, also »das Fleisch 
von den Knochen fallen zu las-
sen«.
Fotos: Wolf Stucke



Taijiquan & Qigong Journal  4-202538

weit zu sein, da es sich so viel besser als am 
Anfang angefühlt hat, doch war ich damals 
eigentlich noch ganz am Anfang.
Klar ist, dass es keinen Weg ohne Üben gibt, 
glücklicherweise liebe ich das Üben, es macht 
mir Spaß und ich muss mich nie zum Üben 
überwinden. Bei anderen Sachen ist das leider 
ganz anders …
Selbstverständlich sind da auch noch andere 
Motivationen, wie ganz tief zu kommen und 
auch mit dieser Kunst meinen Lebensunter-
halt fi nanzieren zu können. Und diese wun-
derschöne Kunst weiterleben zu lassen, da 
sie den Menschen, gerade in diesen schnellen 
und unsicheren Zeiten, so viel Ruhe und Er-
dung geben kann.
Auch für das Unterrichten ist es gut sich be-
wusst zu sein, was vermittelt werden soll. In 

meinem Fall geht es mir in erster Linie um 
das Eintauchen in die Wahrnehmung, das Be-
wusstsein, die Präsenz, um das Erleben von 
etwas Ganzheitlichem, bei dem Körper, Geist 
und Energie immer mehr zur Einheit werden. 
Um einen Prozess, der dazu einlädt, sich mit 
sich selbst auseinanderzusetzen. Und schluss-
endlich darum, dass möglichst viel aus den 
dort erlebten Erfahrungen in den Alltag mitge-
nommen werden kann. Sei es zu spüren, dass 
man unnötig Kraft anwendet oder dass man 
den Kopf hängen lässt oder immer in den Wi-
derstand geht, wenn man berührt wird. Hinzu 
kommen all die gesundheitlichen Aspekte und 
die spielerische Interaktion mit einem Gegen-
über in der Partnerarbeit.

Und auch für jede einzelne Übung ist es wich-
tig, sich deren Sinn und Ziel bewusst zu ma-
chen, da ich auch dort dem Grundsatz folge, 
dass der Geist vorausgeht. 

Selbstrefl exion
Taijiquan und Qigong bieten ein sehr schö-
nes Feld, um in einen Entwicklungsprozess 
einzutauchen, und führen so zu einer Ausei-
nandersetzung mit sich selbst. Man begegnet 
seinem ganzen Wesen beim Ausführen der 
Übungen und Formen, mal alleine für sich, 
mal vor einer Lehrperson, in einer Gruppe 
oder mit einer Partnerin oder einem Partner. 
So können viele tiefe Themen zum Vorschein 
kommen, die in einem geschützten Rahmen 
erkannt und schlussendlich verändert wer-
den können.
In meiner Entwicklung sehe ich es beispiels-
weise als einen Schlüsselmoment, als mir 
bewusst wurde, dass meine frühere Haltung, 
bei der ich die Schultern Richtung Brust zu-
sammenzog, ein Ausdruck davon war, dass 
ich mich schützen wollte. Meine Arme und 
Hände wollten aber alles sehr gut machen 
und zogen mich so immer aus meiner Mitte 
raus. Klar, dass man so nicht zu entspannten, 
fl ießenden Bewegungen aus der Mitte kommt. 
Diese Erkenntnis hat einen großen Prozess 
der Selbstrefl exion ausgelöst, der in der Folge 
mit verschiedenen Therapien begleitet wur-
de. Heute bin ich sicher, dass dieser Prozess 
notwendig war, um im Taijiquan weiterzukom-
men, er ist noch heute ein wichtiger Teil mei-
ner Entwicklung. 

Offenheit und Vertrauen
Ich denke, dass Offenheit und Vertrauen die 
wichtigsten Voraussetzungen zum Lernen 
sind. Erst wenn ich mich wirklich auf etwas 
einlasse und darauf vertraue, dass es das 
»Richtige« ist, kann ich tiefe Erfahrungen da-
mit machen. Solange da noch Widerstände 
oder Zweifel sind, halten mich diese davon 
ab, es tatsächlich zu erfahren. 
Ich erinnere mich an viele Lernsituationen, 
in denen ich mich auf das Anstehende nicht 
einlassen konnte, entweder weil ich das Ge-
fühl hatte, es besser zu wissen oder schon zu 
können, oder weil es mit einem Konzept, das 
mir gut erschien, scheinbar im Widerspruch 
stand. Ich möchte damit nicht sagen, dass es 
gut ist, alles anzunehmen, aber meine Erfah-
rung ist, dass es bereichernder ist, sich zuerst 
auf etwas richtig einzulassen und erst danach 
zu refl ektieren, ob es einem etwas bringt oder 
nicht.

Vertikale Entwicklung – der Lernprozess im Taijiquan
TAIJIQUAN

Eine kurze Zen-Geschichte:
»Ein Professor wanderte weit in die Berge, um einen berühmten 
Zen-Mönch zu besuchen. Als der Professor ihn gefunden hatte, 
stellte er sich hö� ich vor, nannte alle seine akademischen Titel 
und bat um Belehrung.
›Möchten Sie Tee?‹, fragte der Mönch. ›Ja, gern‹, sagte der Profes-
sor. Der alte Mönch schenkte Tee ein. Die Tasse war voll, aber der 
Mönch schenkte weiter ein, bis der Tee über� oss und über den 
Tisch auf den Boden tropfte. ›Genug!‹, rief der Professor. ›Sehen 
Sie nicht, dass die Tasse schon voll ist? Es geht nichts mehr hin-
ein.‹ Der Mönch antwortete: ›Genau wie diese Tasse sind auch Sie 
voll von Ihrem Wissen und Ihren Vorurteilen. Um Neues zu lernen, 
müssen Sie erst Ihre Tasse leeren.‹«

P
ex

e
ls



Taijiquan & Qigong Journal  4-2025 39

Vertikale Entwicklung – der Lernprozess im Taijiquan
TAIJIQUAN

Für alle, die schon Erfahrung im Taijiquan mit-
bringen und sich entscheiden, die Lehrperson 
oder den Stil zu wechseln, geht es um die gro-
ße Kunst »die Tasse zu leeren«, sich also voll 
und ganz auf das Neue einzulassen. Und das 
auch auf der Ebene des Verständnisses. Wenn 
wir etwas Neues hören, dass wir noch nicht 
ganz verstehen, es uns dann aber so erklären, 
wie es uns möglich ist, beschneiden wir uns 
der Möglichkeit, es irgendwann »richtig« zu 
verstehen. Es bedarf also der Fähigkeit, Un-
schärfe und Unverständnis zu ertragen und 
als Motivation zum eigenen Forschen zu ver-
stehen. 
Das bedeutet auch, dass es wichtig ist, dass wir 
immer wieder unsere Annahmen und schein-
baren Erkenntnisse hinterfragen und im bes-
ten Fall die Möglichkeit haben, jemanden zu 
fragen, der schon weiter ist und der uns bestä-
tigen oder darauf hinweisen kann, dass wir es 
noch nicht richtig verstanden haben.
Ein falsch verstandener Aspekt kann unsere 
Entwicklung blockieren. Beispielsweise hatte 
ich verstanden, dass ich das Becken zurück-
kippen soll, um den Mingmen zu füllen. Doch 
wenn das aktiv gemacht wird, führt es zu un-
nötiger Anspannung, man büßt Stabilität und 
Beweglichkeit ein. Heute bin ich der Meinung, 
dass es darum geht, Steißbein und Kreuz-
bein fallen zu lassen, und dass sich der Ming-
men-Bereich durch die von der Schwerkraft in 
die Länge gezogene Wirbelsäule füllt.
Um uns tief einlassen zu können, müssen wir 
Vertrauen fi nden in unseren Lehrer, in unsere 
Wahrnehmung, in unseren Körper und in die 
Prinzipien. Klar, dass es dafür eine Lehrkraft 
braucht, die ein solches Vertrauen in sich 
trägt und ausstrahlt.

Taiji-Prinzipien 
verinnerlichen 

Wenn wir Taijiquan lernen, geht es anfangs 
darum, den Körper zu mobilisieren und den 
Geist mit dem Körper zu verbinden. Das heißt 
die Selbstwahrnehmung zu schulen. Um die-
sen Prozess in Gang zu setzen, bieten sich 
Übungen an, die die Gelenke isoliert anspre-
chen, sie öffnen und mobilisieren. Sehr wich-
tig ist, dass bei diesen Übungen die Aufmerk-
samkeit (der Geist) immer dabeibleibt und 
sich keine Automatismen einschleichen sowie 
sich bewusst zu sein, dass dieser Prozess un-
endlich vertieft werden kann. Je intensiver die 
Wahrnehmung wird, desto feiner und genauer 
werden die Bewegungen.

Auch Bodyscanning-Meditationen, die die 
Aufmerksamkeit gezielt in den Körper leiten 
und alle Bereiche durchleuchten, helfen wei-
ter.
Die Verbindung von Körper und Geist ist die 
Grundvoraussetzung für die Entwicklung, 
zum einen, um mit dem Geist den Körper zu 
lenken, und zum anderen, um Korrekturen 
umsetzen zu können. Wenn der Geist nicht mit 
dem Körper verbunden ist, können wir nicht 
mit Bildern und Visualisierungen arbeiten, 
das heißt sie bleiben ein Gedanke im Kopf, 
ohne körperliche Sensationen auszulösen.
Je tiefer unsere Wahrnehmung wird und je 
besser wir unsere Aufmerksamkeit lenken 
können, umso mehr werden sie zu unseren 
wichtigsten Lehrerinnen und umso intensiver 
erleben wir die Gegenwart. 
Wir spüren unsere Körperstruktur und lernen 
sie an der Schwerkraft auszubalancieren, wir 
nehmen An- und Entspannungen wahr und 

können sie so immer mehr reduzieren bezie-
hungsweise vertiefen. Irgendwann kommt das 
Wahrnehmen von Qi dazu und wir merken, 
wenn es sich verdichtet oder wenn wir es ver-
lieren. Und genau diese Wahrnehmung und 
Sensibilität brauchen wir auch für die Part-
nerübungen, in denen wir das alles auch bei 
unserem Gegenüber spüren.
Ich bin immer wieder fasziniert zu erleben, 
wie einfache Übungen, die ich schon jahre-
lang mache, spannend bleiben und sich im-
mer weiter vertiefen. Dafür ist es wichtig, die 
Übungen nicht einfach zu repetieren, sondern 
darauf zu achten, dass sie immer wieder neu 
erlebt werden, etwa indem man den Fokus 
auf unterschiedliche Aspekte lenkt und spürt, 
was dann passiert.

Im Taijiquan werden die Bewe-
gungen durch kontinuierliches 
Üben immer mehr zu einem 
einzigen Qi-Fluss verbunden.



4040 Taijiquan & Qigong Journal  4-2025

Verwurzelung, Entspannung, 
Ausbalanciertsein und ruhiger Geist
Im weiteren Entwicklungsprozess geht es da-
rum, größtmögliche Entspannung zu fi nden. 
Man spricht davon, »das Fleisch von den Kno-
chen fallenzulassen«, also um das Schmelzen 
und Sinken. Dies geht anfangs tief in den Bo-
den, mit der Zeit können die Wurzeln auch 
bleiben, wenn man leichtfüßig wird und nur 
das Qi ins untere Dantian sinken lässt. Um 
Sinken möglich zu machen, bedarf es einer 
guten Struktur, die aufrecht und ausbalanciert 

ist. Es ist wichtig, den Unterschied 
zwischen Entspannung und Kol-
labieren zu erkennen. Wenn man 
kollabiert, verliert man die aufge-
richtete Struktur. 
Aufrichtung und Veränderungen 
der Struktur erfordern viel Einsatz 
auch außerhalb des Übens. Um 
meine frühere Körperhaltung, die 
leicht vorgebeugte Schutzhaltung 
zu verändern, nutzte ich, wann im-
mer ich mich erinnerte, das Bild 
des Machos (Brust rausstrecken), 
das mir geholfen hat, mich aufzu-
richten und meine Brust zu öffnen. 
Ich erinnere mich noch sehr gut an 
dieses komische Gefühl, plötzlich 
so rumzulaufen; ich dachte, dass 
mich alle für einen stolzen Gockel 
halten würden. Tiefsitzende Ge-
wohnheiten zu verändern ist – an 
dieser wie an vielen anderen Stel-
len – richtige Arbeit. 
Die äußere Struktur ist jedoch nur 
ein Teil des Ganzen, die innere 
Aufrichtung ist mindestens eben-
so wichtig. Ich habe schon erlebt, 

dass Personen mit einer äußerlich nicht so 
guten Struktur – sei es wegen einer Verlet-
zung oder wegen der Grundkonstitution – un-
heimlich gut verwurzelt sind. Somit scheint 
die innere Aufrichtung schlussendlich noch 
wichtiger zu sein.
Dafür braucht es einen leeren und ruhigen 
Geist. Um das zu erreichen, muss man sich 
zuerst bewusst werden, was denn da alles 
im Geist passiert. Es bedarf einer Auseinan-
dersetzung mit sich selbst. Sind da Gedan-
ken oder Gefühle wie Angst, etwas falsch zu 
machen, oder es unbedingt richtig machen 
zu wollen, oder sind wir mit den anderen be-
schäftigt, die es besser oder schlechter ma-
chen, oder schweifen die Gedanken immer 
wieder zu ganz anderen Themen ab? All die-
se Gedanken und Gefühle ziehen viel Energie 

und Aufmerksamkeit weg von der eigenen 
Entwicklung, und solange der Geist noch so 
beschäftigt ist, wird auch der Körper nicht 
richtig loslassen und verwurzeln können, da 
sie letztlich eine Einheit bilden.

Verbundenheit
Wenn ein großes Maß an Entspannung und 
eine gute Aufrichtung erreicht sind, fängt sich 
der Körper immer mehr an zu verbinden. Es 
wird gelernt, den Körper als Einheit zu bewe-
gen: »Wenn sich ein Teil bewegt, bewegt sich 
alles.« Dabei helfen auch die drei äußeren Har-
monien, die Verbindungen zwischen Hüften 
und Schultern, Knien und Ellenbogen, Füßen 
und Händen. Durch sie lassen sich eine stim-
mige Koordination und ein gutes Timing aller 
Körperteile fi nden. Das Gefühl, dass der Kör-
per immer mehr verbunden ist, wird stärker 
und man merkt, wenn etwas getrennt wird, 
zum Beispiel wenn ein Ellenbogen zu weit 
nach hinten geht und somit das Schulterblatt 
vom Rücken wegzieht. 

Klarer Geist: 
Emp� ndungen, Gefühle, 

Visualisierungen 

Gefühle und Empfi ndungen zu erleben und 
diese dann in anderen Übungen und in den 
Formen wiederzufi nden, ist einer der zentra-
len Schlüssel für die Entwicklung. Wenn ich 
zum Beispiel das Loslassen in einer Übung 
tief erlebt habe, kann ich dieses Gefühl in al-
len anderen Übungen und auch anderen Situ-
ationen wieder aufl eben lassen. So kann ich 
dieses Gefühl für einzelne Muskeln brauchen, 
aber auch, um Gedanken loszulassen, die ich 
gerade nicht möchte.
Meine Erfahrung ist allerdings, dass das nicht 
an jeder Stelle gleich einfach ist. Zum Beispiel 
habe ich Jahre gebraucht, um das Steißbein 
und das Kreuzbein fallen zu lassen oder um 
die Atmung nicht zu forcieren und zu kon-
trollieren, und dabei spüre ich, dass es noch 
viel Raum nach oben (beziehungsweise un-
ten) gibt.
Mit Empfi ndungen, Gefühlen und Visualisie-
rungen zu arbeiten ist essenziell für ein mühe-
loses Bewegen. Es geht darum, zu verstehen 
und zu erfahren, dass im Taijiquan hauptsäch-
lich mit der tiefen Muskulatur und den Faszien 
und Sehnen, die in erster Linie für die Haltung 
verantwortlich sind, gearbeitet wird. Auf die-
se Körperbereiche haben wir keinen direkten 

TAIJIQUAN
Vertikale Entwicklung – der Lernprozess im Taijiquan

Die stehende Meditation ist 
eine herausfordernde, aber 

wichtige Übungspraxis.
Am Anfang liegt der Fokus 
ganz beim Loslassen. Es ist 

wichtig zu merken, wann zu 
viel äußere Kraft angewendet 
wird, da damit am Ziel vorbei-

geübt wird, und anstatt dass 
Weite und Elastizität gefunden 

werden, kommt es zur Ver-
kürzung und Verkrampfung. 

Wenn wir entspannt bleiben, 
können wir mit Hilfe unter-

schiedlicher Visualisierungen 
neue Qualitäten erarbeiten, 
wie Einssein, Ausgeglichen-

heit, Vollsein und Leichtigkeit. 



4141Taijiquan & Qigong Journal  4-2025

TAIJIQUAN

Zugriff, können sie also nicht willentlich steu-
ern, wie bei der äußeren Muskulatur, die für 
die Bewegungen verantwortlich ist. Somit 
geht es darum, die äußere Muskulatur wil-
lentlich loszulassen und Bewegungen von 
der Vorstellung von innen heraus zu entwi-
ckeln. So erreichen wir ein Stadium, in dem 
die Bewegungen vom Geist her entstehen 
und nicht mehr willentlich, muskulär ge-
macht werden. 
Es können auch Gefühle und Empfi ndungen 
aus anderen Bereichen in die Praxis mit ein-
fl ießen. Ich hatte einen großen Aha-Moment, 
als mir ein Lehrer sagte, dass ich die Gelas-
senheit, die ich beim Jonglieren empfi nde, 
ins Push-Hands mitnehmen kann. Oder wenn 
man beispielsweise nach einer Sauna ein tie-
fes Erlebnis der Entspannung erfährt, kann 
auch diese Empfi ndung in das Taiji-Üben mit-
genommen werden.
In Taiji-Worten gesagt, geht es hier um Yi, Qi 
und Jin. Der Geist (die Vorstellung) bewegt 
das Qi und das Qi den Körper (die Kraft).

Formen lernen

Wenn es um das Erlernen von Formen geht, 
folge ich dieser Methodik: Zuerst kommt die 
choreografi sche Ebene, in der gelernt wird, 
wie und in welcher Reihenfolge die Bewegun-
gen ausgeführt werden, wo eine Bewegung 
anfängt und wo sie aufhört, sozusagen die Me-
chanik. Dabei geht es auch um das Auswen-
diglernen, die Bewegungen zu verinnerlichen. 
Ich persönlich fi nde diese Arbeit am wenigs-
ten spannend und sie benötigt eine Art von 
Kopfarbeit, die später nicht mehr gebraucht 
wird. Dafür braucht es viel Wiederholen. 
Je tiefer die Prinzipien verinnerlicht sind und 
je mehr ein Gefühl für Timing entstanden ist, 
desto leichter wird es, neue Formen zu lernen, 
da immer besser gespürt wird, wenn es sich 
richtig anfühlt und wann etwas nicht stimmen 
kann.
In einem weiteren Schritt, wenn nicht mehr 
an die einzelnen Bewegungsabläufe und an 
die Reihenfolge gedacht werden muss, gibt es 
Platz, um in den Flow einzutauchen, die Bewe-
gungen werden fl ießender und verbundener. 
Es kommt das Gefühl, dass jede Bewegung aus 
der vorherigen entsteht. Es geht weniger um 
die einzelnen Positionen als darum, wie man 
dort hin- und wieder rauskommt. 
Es wird möglich, den Geist, der sich nicht 
mehr um das Was kümmern muss, zum Wie zu 
verlagern. Also bin ich entspannt, wo halte ich 

noch fest, ist alles miteinander verbunden?
Es folgen immer mehr Aspekte und Details, 
auf die die Aufmerksamkeit gelenkt werden 
kann. Hier einige Beispiele: 
- Ist die Gewichtsverlagerung präzise, habe 
ich das Gewicht wirklich zu 100 Prozent ver-
lagert oder gibt es noch ein leichtes Korri-
gieren, bevor das leere Bein gehoben werden 
kann? 
- Ist die erste äußere Harmonie von Hüften 
und Schultern immer am Platz, also in einer 
Linie verbunden? Später folgen noch die Ver-
bindungen zwischen Knien und Ellenbogen 
sowie zwischen den Füßen und den Händen.
- Kommen die Rotationen der Mittelachse 
alle aus den Hüften? 
- Kann das Öffnen (der Körper weitet sich, 
die Ellenbogen gehen leicht nach außen) und 
Schließen (die Bewegung verdichtet sich 
auf einen Punkt, die Ellenbogen sinken) in 
den Bewegungen bis in die Finger gespürt 
werden? 

- Ist die Atmung frei und koordiniert mit den 
Bewegungen? 
- Sinkt das Qi bis ins untere Dantian?
- Werden die Grundqualitäten der jeweiligen 
Form immer deutlicher?
- Welche Themen drängen sich gerade der 
Aufmerksamkeit auf? (Zum Beispiel das 
Kreuzbein konstant loszulassen.)
- Und ganz wichtig: Immer wieder auch ein-
fach genießen!!!
Im weiteren Prozess wird das Taijiquan immer 
mehr zur Kunst, es kommt der Ausdruck dazu, 
es kann damit gespielt werden, mehr Souve-
ränität oder Gelassenheit oder sonst ein Ge-
fühl damit auszudrücken. Die Form kann auch 
größer oder kompakter gespielt werden. Bis 
sie zu etwas Eigenem wird, etwas Lebendigem 

Vertikale Entwicklung – der Lernprozess im Taijiquan

Bei dieser »Abwehr« aus dem 
Chen-Stil sind die Armspiralen
und die ö� nenden und schlie-
ßenden Bewegungen sehr 
ausgeprägt und somit gut 
spürbar.

意

氣

勁

yì

qì

jìn



4242 Taijiquan & Qigong Journal  4-2025

und den inneren Kern des 
Charakters ausdrückt. In 
diesem Stadium kommt das 
Gefühl, dass sie einfach von 
selbst entsteht, dazu.
Im letzten Schritt kommt 
die Kampfkunst hinzu, die 
Bewegungen und Prinzi-
pien sind so verinnerlicht, 
dass sie effektiv angewen-
det werden können. Man 
ist sich bewusst, welche 
der acht Grundenergien 
(Peng, Lü, Ji, An, Cai, Lie, 
Zhou, Kao) in jeder Bewe-
gung drinstecken und ihre 
Anwendungen sind klar.
Diesen Prozess gibt es in al-
len Künsten. Anfangs geht 

es darum, eine Technik zu erlernen und den 
Körper darauf vorzubereiten. Mit der Übung 
steigen die Fähigkeiten, so dass das Techni-
sche einfach und mühelos wird. Doch wirklich 
zur Kunst wird es dann, wenn der Ausdruck, 
die Persönlichkeit und etwas Größeres sicht-
bar werden.

Unterschiedliche 
Stile, »Systeme« und 

Kampfkünste

Ich fi nde es sehr inspirierend, mit unter-
schiedlichen Stilen, Systemen, Qigong und an-
deren Kampfkünsten zu arbeiten. In einem Stil 
sind die tiefe Verbindung in den Boden und 
das maximale Entspannen ein Hauptaspekt, 
in anderen hingegen liegt der Fokus mehr auf 
den Arm- und Beinspiralen und der Elastizität, 
in wieder anderen geht es darum, immer leich-
ter zu werden, nur das Qi ins Dantian sinken 
zu lassen und sozusagen vom Qi getragen zu 
werden.
Waffenformen bringen wiederum andere As-
pekte mit sich, zum Beispiel beim Schwert, 
wo das Yi weit rausgeschickt wird und mit 
der Zeit das Gefühl entsteht, dass das Schwert 
führt und der Körper folgt. Verschiedene For-
men sind wie unterschiedliche Musikstücke 
mit all den unterschiedlichen Stimmungen, 
Qualitäten und Farben, aber wie das Instru-
ment gespielt wird, bleibt immer gleich.
Und auch unterschiedliche Qigong-Übungs-
reihen bieten sich sehr gut an, um bestimmte 
Grundaspekte zu erfahren, seien es öffnende 
und stärkende Reihen oder runde, sanft fl ie-

ßende. Bis hin zu anderen Kampfkünsten, in 
denen wichtige Aspekte leichter zu erfahren 
sind, wie beispielsweise das Laufen, ohne 
tief in den Boden zu sinken, wie beim Moca-
bu-Laufen im Yiquan. 
Es geht dabei nicht darum, möglichst viele un-
terschiedliche Formen zu sammeln, sondern 
um die Möglichkeit, ganz unterschiedliche 
Qualitäten zu erleben und dadurch die Prin-
zipien auf unterschiedliche Weise zu erfahren 
und zu vertiefen, die Basis bleibt aber überall 
dieselbe.

Partnerarbeit 

Ein weiteres spannendes Feld ist die Arbeit 
mit einer Partnerin oder einem Partner. Am 
Anfang geht es darum, tiefsitzende Refl exe 
und Angewohnheiten loszuwerden, wie das 
Gefühl, Muskelkraft zu brauchen, und auch 
den Wunsch zu »gewinnen«, da diese den Weg 
zum Mühelosen versperren. 
Es geht um eine Interaktion mit einer ande-
ren Person, man achtet auf die eigene Aus-
richtung, Entspannung, Mitte und verbindet 
sich so miteinander. Wichtig dabei ist, dass 
es beim Verbinden nicht um den körperlichen 
Kontaktpunkt geht, sondern dieser nur dazu 
genutzt wird, um alles dahinter zu spüren und 
mit der Zeit auch zu bewegen.
Ich genieße es sehr, in diesem klaren Rahmen, 
seien es spezifi sche Übungen oder freies Spiel, 
mal extrem fein, mal mit viel Struktur und 
Druck zu experimentieren. Die Partnerarbeit 
bereichert durch den Kontakt mit ganz un-
terschiedlichen Menschen mit unterschiedli-
chen Fähigkeiten und Charakteren.
Es ist so inspirierend zu erleben, dass jede 
Person etwas ganz anderes in einem selbst 
wachruft. Wenn ich zum Beispiel mit einer 
Person übe, die weniger erfahren ist, ist es 
leicht, mich gelassen und souverän zu fühlen, 
und so funktionieren auch ganz viele Dinge 
mühelos; doch wenn dann jemand kommt, der 
viel erfahrener ist, ist es bedeutend schwerer, 
ruhig zu bleiben. 
Der Geisteszustand soll gelassen und ruhig 
sein, so dass auf jede Veränderung geantwor-
tet werden kann und es nicht zu unkontrol-
lierten Reaktionen kommt. Partnerübungen 
bieten die Möglichkeit, das Spiel des Ner-
vensystems zu beobachten: Wenn wir uns si-
cher fühlen, können wir entspannt und ruhig 
bleiben und bewusst antworten, aber sobald 
etwas Bedrohliches auftaucht, reagiert das 
Nervensystem mit Widerstand (Kampf), Kol-

TAIJIQUAN
Vertikale Entwicklung – der Lernprozess im Taijiquan

Die Taiji-Bewegungen zu verin-
nerlichen erfordert viele Wie-

derholungen, wichtig ist, dass 
die Aufmerksamkeit dabei 

wach bleibt, sie kann immer 
wieder auf unterschiedliche 

Aspekte gerichtet werden.

掤 按

肘

捋

採 靠

擠

挒

摩擦步

péng àn

zhǒu 

lǚ

cǎi kào

jǐ

liè

mócā bù 



4343Taijiquan & Qigong Journal  4-2025

TAIJIQUAN

labieren (Flucht – man gibt seine Struktur auf 
und versucht, der Kraft zu entkommen) oder 
Starre. All diese Reaktionen führen zu mus-
kulärer Anspannung und bieten somit dem 
Gegenüber einen Ansatzpunkt. 
Ich kam an einen Punkt, an dem ich sehr fein 
und ruhig spielen konnte, sobald aber mehr 
Kraft kam, habe ich auch immer mit viel Kraft 
reagiert. Darauf versuchte ich, mich mög-
lichst nicht mehr dazu verleiten zu lassen, 
was bedeutete zu akzeptieren, dass ich mit ei-
ner gewissen Kraft noch nicht mühelos umge-
hen konnte. Also ins Verlieren zu investieren, 
wie es Zheng Manqing gesagt hat. 
Das Partnertraining bietet eine schöne Art zu 
üben, in der Gegenwart zu bleiben. Es pas-
siert so leicht, dass der Geist mit dem be-
schäftigt ist, was er machen möchte oder was 
als nächstes kommt (Zukunft) oder bei dem 
hängen bleibt, was gerade passiert ist (Ver-
gangenheit).
Es wird spürbar, dass die Gedanken viel zu 
langsam sind, um im Spiel nützlich zu sein. 
Wenn ich mir vornehme, was ich machen 
möchte, funktioniert es meist nicht, aber 
wenn ich einfach genau bei dem bin, was ist, 
tun sich Möglichkeiten auf und man staunt, 
dass etwas so mühelos funktioniert hat und 
man genau das Erforderliche gemacht hat. Es 
geht also darum, eine Intention und Fähigkeit 

zu entwickeln, die auf all die Prinzipien und 
Grundlagen zugreift, die bereits verinnerlicht 
wurden. Wir bekommen in der Partnerarbeit 
wichtiges Feedback für unsere Entwicklung 
und können so erkennen, woran wir in der 
Einzelarbeit noch mehr üben sollten.
Um sich in der Partnerarbeit weiterentwickeln 
zu können, ist es entscheidend, dass beim 
Üben eine kooperative Stimmung herrscht. 
Andernfalls können Übungen leicht sabotiert 
werden und die Möglichkeit, etwas zu lernen, 
schwindet.
Taijiquan ist meiner Meinung nach nicht ein 
sehr breites Feld, aber ein unendlich tiefes, 
jeder Aspekt und jedes Prinzip können im-
mer tiefer entwickelt werden. Geist, Energie 
und Körper verbinden sich zu einem Ganzen, 
so dass alles zusammenschwingt. Ich hoffe, 
dass ich die eine oder den anderen mit dem 
Geschriebenen inspirieren kann, sei es etwas 
neu oder anders auszuprobieren oder auch 
einfach, um zu hören, wie jemand zu etwas 
gekommen ist, was man selbst auf einem ganz 
anderen Weg gefunden hat oder was man mit 
anderen Worten sagen würde. Interessanter-
weise hat mich das Schreiben dieses Textes 
auch gewisse Dinge klarer sehen lassen und 
das bestärkt mein Gefühl, wie wichtig Aus-
tausch und Vermittlung sind.

Vertikale Entwicklung – der Lernprozess im Taijiquan

Jonas Althaus
ist Jongleur, Performer, Taijiquan- 
und Qigong-Lehrer und unterrich-
tet in der eigenen Schule »Raum 
für Taichi« in Basel, Schweiz. Er 
praktiziert Taijiquan und Qigong 
seit 2001 und ist seit 2020 von der 
Schweizerischen Gesellschaft für 
Qigong und Taijiquan (SGQT) als 
Taiji-Lehrer anerkannt. Seit 2023 
hat er eine Lehrerausbildung bei 
Torben Bremann absolviert. 
www.raumfuertaichi.ch


